
1013 

  

Integration of Islamic Education with Science in the National 

Education System 
 

Arifuddin Jalil1, Alpizal2, Abu Bakar3 
STIT Internasional Muhammadiyah Batam1,2 

*E-mail: arifuddinjalil@gmail.com   
 

Abstract 

Integrating Islamic education with science is a strategic approach to building a holistic and 

transformative education system. In the Islamic scholarly tradition, there is no dichotomy between 

religious and scientific knowledge; both are seen as complementary manifestations of God's revelation 

and creation. This research aims to examine the concept, urgency, strategies, and challenges of 

integrating Islamic education and science within the context of Indonesia's national education system. 

A qualitative-descriptive approach was used, with literature studies and empirical reviews as the 

primary methods. The study results indicate that integration can be achieved thru the development of 

an integrative curriculum, teacher capacity building, the establishment of model educational 

institutions, and the strengthening of monotheistic values in character education. A case study of 

Madrasah Aliyah Program Khusus (MAPK) shows that integration is not only theoretically possible but 

can also be practically implemented with the right policy support and academic culture. This research 

recommends the need for structural policies and systemic support in developing an integrative 

education model to produce a generation of knowledgeable and virtuous Muslims. 

 

Keywords: Integration of Education, Islam, Science, Integrative Curriculum, National Education 

 

 
 

Pendahuluan  
Selama beberapa tahun terakhir ada kecenderungan untuk membedakan pendidikan agama, 

khususnya Islam dari pendidikan sains. Padahal mengintegrasikan keduanya merupakan tantangan 

tetapi juga peluang untuk mewujudkan pendidikan yang konsisten dan menyeluruh. Penguatan nilai 

pendidikan Islam yang diimbangin teknologi informasi dan komunikasi akan mampu melahirkan 

sebuah fenomena sekaligus nilai kehidupan baru yang bisa disebut integrasi islam dan sains (Diinu 

Tsabitul Azmi et.al, 2024). 

Banyaknya kajian dan pemikiran integrasi keilmuan dewasa ini yang santer didengungkan oleh 

kalangan intelektual muslim diantaranya Sayyed Hossein Nasr, pencetus pertama kali ide Islamisasi 

sains. Sains Islami menurutnya tidak akan dapat diperoleh kecuali dari intelek yang bersifat Ilahiyah 

dan bukan akal manusia. Kedudukan intelek di hati, bukan di kepala, karena akal tidak lebih dari 

pantulan ruhaniyah. Sedangkan menurut Naquib al-Attas, bahwa, langkah yang paling efektif dalam 

melakukan integrasi keilmuan adalah melalui Islamisasi bahasa. Islamisasi bahasa menurutnya, 

sesungguhnya telah ditunjukkan oleh Alqur‘an sendiri dalam Surat al-Alaq (96):1-5. Kosakata dasar 

Islam inilah yang memproyeksikan pandangan dunia khas Islami dalam pikiran kaum muslim (Lalu 

Muhammad Nurul Wathoni, 2018). 

 

Journal of Practice Learning and Educational Development                                                                    

https://digitalpress.gaes-edu.com/index.php/jpled Submitted: 01-07-2025 

E-ISSN: 2809-1205 Revised: 16-08-2025 

Vol 5, No. 3 (2025) 1013-1020  Accepted: 28-08-2025 

DOI: 10.58737/jpled.v5i3.680 

mailto:arifuddinjalil@gmail.com
https://digitalpress.gaes-edu.com/index.php/jpled


1014 

ۡخَلقََۡ الَّذِىۡۡ رَب كَِۡ بِاسۡمِۡ اِقۡرَاۡۡ نۡسَانَۡ خَلقََۡ ۚ  ۡعَلقَۡ  مِنۡۡ الِۡۡ ٤ بِالۡقَلمَِۡ  عَلَّمَۡ الَّذِىۡۡ ٣ الۡۡكَۡرَم ۡ  وَرَبُّكَۡ اِقۡرَاۡۡ ۚ   

نۡسَانَۡ عَلَّمَۡ    ٥ يعَۡلمَۡۡ  لَمۡۡ مَا الِۡۡ

Artinya: Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia telah 

menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Mahamulia. Yang 

mengajar (manusia) dengan pena. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya (QS. Al-Alaq: 

1-5). 

Sulaiman, menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai Islam ke dalam seluruh aspek 

pembelajaran, termasuk pada mata pelajaran non Islam. Integrasi ini bertujuan untuk memperkuat 

nilai-nilai Islam dan memperkuat identitas keislaman peserta didik, sehingga dapat memberikan 

kontribusi positif bagi pembangunan masyarakat yang lebih baik (Sulaiman, 2019). Pendidikan Islam 

dan sains sudah lama terhubung. Tokoh Islam seperti Ibnu Sina, Al-Khawarizmi dan Al-Farabi telah 

menggabungkan ajaran Islam dengan ilmu pengetahuan modern. Untuk mencegah pemisahan antara 

ilmu agama dan ilmu dunia upaya integrasi ini perlu ditingkatkan dalam konteks pendidikan nasional 

Indonesia saat ini. 

Abdullah dan Hasan menyoroti pentingnya integrasi nilai-nilai Islam ke dalam seluruh aspek 

kurikulum nasional, sehingga pendidikan Islam dapat memberikan kontribusi yang lebih besar bagi 

pembangunan masyarakat dan negara. Integrasi nilai-nilai Islam juga dapat membantu 

mengembangkan sikap dan nilai moral yang lebih baik pada peserta didik, sehingga dapat menciptakan 

generasi yang lebih baik di masa depan. 

Kurikulum Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam mengajarkan nilai-nilai Islam, 

keterampilan, dan pengetahuan tentang ajaran Islam kepada peserta didik. Integrasi nilai-nilai Islam ke 

dalam seluruh aspek pembelajaran, baik pada mata pelajaran agama maupun non-agama, dapat 

membantu memperkuat nilai-nilai Islam dan identitas keislaman peserta didik serta memberikan 

kontribusi positif bagi pembangunan masyarakat yang lebih baik (Abdullah, A. G., & Hasan, M. K, 

2019). 

 

Metode  
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research), yang dipilih untuk menggali secara mendalam konsep integrasi antara pendidikan Islam dan 

sains beserta implikasinya dalam sistem pendidikan nasional. Pendekatan ini relevan karena seluruh 

sumber data berasal dari dokumen dan teks yang telah dipublikasikan, baik primer maupun sekunder. 

Sesuai pandangan Mestika Zed (2004), studi pustaka menekankan penelusuran data dari literatur 

seperti buku, artikel ilmiah, serta manuskrip klasik maupun kontemporer yang berkaitan dengan topik 

penelitian. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen terhadap teks-teks 

keagamaan, seperti Al-Qur’an dan Hadis yang membahas ilmu dan pendidikan, buku-buku filsafat 

pendidikan Islam dan sains, serta kebijakan pendidikan nasional. Proses ini dilakukan dengan 

membaca secara intensif, mencatat, mengklasifikasi, dan menelaah isi literatur, khususnya yang 

berhubungan dengan tema religiusitas dan transformasi sosial dalam pendidikan Islam (Lexy J. 

Moleong, 2019), serta kajian dari jurnal-jurnal nasional dan internasional mengenai integrasi 

pendidikan dan sains dalam perspektif Islam. Data yang diperoleh dianalisis menggunakan metode 

analisis isi (content analysis) dengan menafsirkan pesan atau nilai yang terkandung dalam teks secara 

sistematis dan kontekstual (Sugiyono, 2018). Analisis dilakukan melalui tiga tahap, yaitu reduksi data 

untuk menyeleksi informasi yang relevan, penyajian data dengan mengelompokkan temuan ke dalam 

tema-tema seperti konsep integrasi, peran agama dalam sains, dan implementasinya dalam kebijakan 

pendidikan, serta penarikan kesimpulan dalam bentuk sintesis gagasan terkait model integrasi dan 

tantangan penerapannya dalam sistem pendidikan nasional. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi 

sumber dengan membandingkan berbagai literatur dari perspektif keagamaan, pendidikan, dan ilmiah 



1015 

guna menghasilkan pemahaman yang komprehensif serta objektif, yang turut diperkuat dengan 

rujukan akademik dan regulasi resmi pemerintah. 

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Integrasi Pendidikan Islam dan Sains 
Dalam konteks pendidikan, integrasi merujuk pada usaha menyatukan berbagai aspek ilmu 

atau nilai ke dalam satu sistem pembelajaran yang saling melengkapi dan tidak terpisah-pisah. Istilah 

integrasi (to integrate) secara leksikal berarti combine (something) so that it becomes fully a part of 

somethings else. Jika dimaknai sebagai kata benda, integrasi (integration) berarti mix or be together as 

one group. Jadi integrasi berarti menyatupadukan, menggabungkan, mempersatukan dua hal atau 

lebih menjadi satu. Integrasi berasal dari bahasa Inggris "integration" yang berarti kesempurnaan atau 

keseluruhan. Bagi Kuntowijoyo (Lalu Muhammad Nurul Wathoni, 2018), inti dari integrasi adalah 

upaya menyatukan (bukan sekedar menggabungkan) wahyu Tuhan dan temuan manusia (ilmu-ilmu 

integralistik), tidak mengucilkan Tuhan (sekularisme) atau mengucilkan manusia (other worldly 

asceticisme). Integrasi adalah menjadikan al-Qur‘an dan Sunnah sebagai grand theory pengetahuan, 

sehingga ayat-ayat kauliyah dan kauniyah dapat dipakai. 

Integrasi pendidikan Islam dan sains berarti upaya menggabungkan nilai-nilai, prinsip, dan 

ajaran Islam dengan ilmu pengetahuan modern (sains), sehingga tidak terjadi pemisahan antara ilmu 

agama dan ilmu umum, melainkan menjadi satu kesatuan ilmu yang terpadu secara konseptual, 

kurikuler, dan metodologis. 

Menurut Sumaji dkk. Ilmu sains dalam arti dekatnya adalah disiplin ilmu yang terdiri atas 

pyhsical sdences dan life sciences, di dalamnya terdapat cabang keilmuan lainya seperti kimia, biologi, 

geologi, fisika, astronomy, zoology dan fisiologi (Diinu Tsabitul Azmi & M. Hajar Dewantoro, 2024). 

Begitupula pula dengan pendidikan Islam, Al Ghazali memiliki argumentasi terhadap tujuan 

pendidikan Islam itu sendiri, yakni untuk mendekatkan diri kepada sang khaliq Allah Swt, tidak untuk 

mencari kekuasaan atau bermegah-megahan, maka jadilah pelajar yang baik dan benar tidak untuk 

menipu yang bodoh. Oleh karena itu pendidikan tidak akan jauh dari sifat serta perilaku. 

Integrasi pendidikan Islam dan sains merupakan usaha untuk menggabungkan nilai-nilai 

keislaman ke dalam kurikulum sains, serta menyampaikan ilmu pengetahuan alam dalam kerangka 

nilai-nilai spiritual dan etika Islam. Tujuannya adalah membentuk peserta didik yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki moral dan spiritual yang kuat. 

Integrasi keilmuan lahir dari pemikiran tentang adanya fakta pemisahan (dikotomi) antara 

ilmu-ilmu agama dan ilmu-ilmu umum. Banyak faktor yang menyebabkan ilmu-ilmu tersebut 

dikotomis atau tidak harmonis, antara lain karena adanya perbedaan pada tataran ontologis, 

epistemologis dan aksiologis kedua bidang ilmu pengetahuan tersebut. Sebagaimana diketahui bahwa 

Ilmu Agama Islam bertolak dari wahyu yang mutlak benar dan dibantu dengan penalaran yang dalam 

proses penggunaannya tidak boleh bertentangan dengan wahyu (revealed knowledge). Sementara itu, 

ilmu pengetahuan umum yang ada selama ini berasal dari Barat dan berdasar pada pandangan filsafat 

yang ateistik, materialistik, sekuleristik, empiristik, rasionalistik, bahkan hedonistic (Lalu Muhammad 

Nurul Wathoni, 2018). Dua hal yang menjadi dasar kedua bidang ilmu ini jelas amat berbeda, dan sulit 

dipertemukan. 

Integrasi pendidikan Islam dan sains adalah pendekatan pendidikan yang menyatukan antara 

ilmu keislaman (seperti aqidah, syariah, akhlak) dengan ilmu pengetahuan alam dan sosial (seperti 

fisika, biologi, matematika, ekonomi, dan lainnya) ke dalam suatu sistem pembelajaran yang holistik 

dan terpadu. Tujuan dari integrasi ini adalah untuk menghilangkan dikotomi ilmu, serta menjadikan 

ilmu pengetahuan modern sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT, bukan sekadar 

alat duniawi. 

Olehnya itu, menarik untuk dicermati sekaligus menganalisis dari penafsiran ayat 53 surat al-

Fussilat sebagai suatu analisa intergrasi Pendidikan Islam dan sains. 

 



1016 

تنَِا سَن رِيهِمۡ  ءَافَاقِۡٱ فِى ءَايََٰ مۡ  يَتبَيََّنَۡ حَتَّىَٰۡ أنَف سِهِمۡ  وَفِىۡ  ل  ءۡ  ك ل ِۡ عَلَىَٰۡ ۥأنََّه ۡ بِرَب كَِۡ يكَ فِۡ أوََلَمۡ  ۡۗل حَقُّۡٱ أنََّه ۡ لهَ  شَى   

 شَهِيد ۡ

Artinya: Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) Kami di segala 

wilayah bumi dan pada diri mereka sendiri, hingga jelas bagi mereka bahwa Al Quran itu adalah benar. 

Tiadakah cukup bahwa sesungguhnya Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu? (QS. Fussilat ayat 

53). 

Kataۡ سَن رِيهِم adalah kata kerja fi‘il mudhari‘ yang menunjukkan hal yang disebutkan itu (bahwa 

Allah akan memperlihatkan kepada mereka) terjadi kepada zaman sekarang dan masa yang akan 

datang. Itulah makna yang dikatakan Sayyid Quthb itulah janji Allah kepada hamba-hambaNya, bahwa 

Dia akan memperlihatkan kepada mereka berbagai rahasia alam semesta dan rahasia yang pada diri 

mereka sendiri.  

Selanjutnya Sayyid Quthb juga menggambarkan betapa rentang waktu 14 abad sejak ayat itu 

turun Allah memenuhi janjiNya itu. Dengan pengetahuannya manusia membuka selembar demi 

selembar rahasia itu dan proses itu akan senantiasa berlanjut selama bumi dan manusia ini masih ada. 

Allah memperlihatkan kebenaran ayat-ayat Alquran yang merupakan firmanNya dengan kesesuaian 

ayat-ayat firman itu (ayat qauliyah) dengan ayat-ayat Allah berupa kejadian alam semesta ini (ayat 

kauniyah) ketika manusia membuka satu demi satu rahasia alam dengan ilmu pengetahuannya (Lalu 

Muhammad Nurul Wathoni, 2018). Padahal sebahagian ayat-ayat qauliyah itu pada saat diturunkan 

belumlah dimengeti manusia secara utuh, bahkan mungkin dalam fikiran mereka pengertiannya Allah 

saja yang tahu. 

Dalam pendekatan ini, ilmu tidak dilihat sebagai sesuatu yang netral, tetapi memiliki muatan 

nilai dan harus diarahkan kepada kebaikan dan kemaslahatan umat. Dengan demikian, pendidikan 

sains tidak hanya bertujuan membekali peserta didik dengan kemampuan berpikir rasional dan logis, 

tetapi juga membentuk akhlak, spiritualitas, dan kesadaran etis yang kuat. 

Integrasi antara pendidikan Islam dan sains bukanlah konsep baru dalam sejarah keilmuan 

Islam. Dalam khazanah pemikiran Islam klasik, tidak terdapat dikotomi antara ilmu agama (al-‘ulum 

al-diniyyah) dan ilmu umum atau rasional (al-‘ulum al-‘aqliyyah). Pandangan ini berakar pada 

paradigma tauhid, di mana semua cabang ilmu dipandang sebagai manifestasi dari kebesaran Allah 

SWT dan sarana untuk mendekatkan diri kepada-Nya. Al-Qur'an berulangkali menyerukan manusia 

untuk merenungi alam semesta sebagai ayat-ayat kauniyyah, sebagaimana tercantum dalam QS. Al-

Baqarah ayat 164 dan QS. Ali ‘Imran ayat 190-191. 

Menurut Al-Attas, dalam pandangan Islam, ilmu tidak bebas nilai, tetapi mengandung dimensi 

etika dan spiritual (Syed Muhammad Naquib Al-Attas, 1993). Konsep ilmu dalam Islam tidak hanya 

mengarah pada akumulasi pengetahuan, tetapi juga pengembangan kepribadian dan akhlak yang 

luhur. Oleh karena itu, integrasi pendidikan Islam dan sains hendaknya tidak dipahami sebagai sekadar 

penggabungan konten materi pelajaran, tetapi sebagai penyatuan kerangka epistemologis yang 

mendasarinya. Tokoh-tokoh Muslim klasik seperti Ibn Sina, Al-Farabi, dan Al-Ghazali merupakan 

contoh nyata bagaimana integrasi ini terwujud dalam pemikiran dan praktik pendidikan. Mereka 

mengembangkan ilmu-ilmu rasional seperti logika, kedokteran, dan astronomi, tanpa meninggalkan 

fondasi religius yang kuat (Nurcholish Madjid, 2002). 

2. Urgensi Integrasi dalam Sistem Pendidikan Nasional 
Sistem pendidikan nasional Indonesia memiliki dasar filosofis dan yuridis yang kuat untuk 

mendukung integrasi ilmu. Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional menyebutkan bahwa tujuan pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi peserta 

didik agar menjadi manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia, serta memiliki 

pengetahuan, keterampilan, dan kreativitas. Tujuan ini mencerminkan semangat holistik yang sejalan 

dengan integrasi pendidikan Islam dan sains. 

Namun, dalam praktiknya, masih terdapat dikotomi antara pendidikan agama dan pendidikan 

umum. Sains diajarkan secara empiris dan rasional, sering kali tanpa dikaitkan dengan nilai-nilai 



1017 

spiritual. Sementara itu, pendidikan agama cenderung normatif dan dogmatis, sehingga tidak 

menjangkau aspek rasional-empiris kehidupan. Hal ini menyebabkan munculnya lulusan yang secara 

intelektual cemerlang, namun miskin nilai, atau sebaliknya, religius tetapi tidak adaptif terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi (Amin Abdullah, 2006). 

Dengan demikian, integrasi pendidikan Islam dan sains menjadi sangat urgen dalam rangka 

membangun karakter keilmuan yang holistik dan transformatif, mendorong munculnya ilmuwan 

muslim yang tidak sekadar produktif, tetapi juga memiliki etika dan visi kebermanfaatan, serta 

menghindari sekularisasi pendidikan yang mengasingkan ilmu dari nilai-nilai agama. Adapun urgensi 

integrasi Pendidikan Islam dan sainis tersebut, yang pertama adalah membentuk katakter peserta didik. 

Pengembangan pembelajaran yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan ilmu pengetahuan 

bertujuan membentuk peserta didik yang memiliki kecerdasan intelektual, spiritual, dan moral. 

Olehnya itu, kurikulum pendidikan Islam penting diarahkan pada tujuan membangun individu yang 

beriman, berakhlak mulia, dan mampu mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Kurikulum ini umumnya mencakup pembelajaran tentang sejarah Islam, akidah, syariah, serta etika 

dan moral dalam Islam. Kurikulum Pendidikan Islam biasanya digunakan pada lembaga pendidikan 

Islam, baik pada jenjang pendidikan dasar, menengah, maupun perguruan tinggi. 

Abdullah dan Hasan menyoroti pentingnya integrasi nilai-nilai Islam ke dalam seluruh aspek 

kurikulum nasional, sehingga pendidikan Islam dapat memberikan kontribusi yang lebih besar bagi 

pembangunan masyarakat dan negara. Integrasi nilai-nilai Islam juga dapat membantu 

mengembangkan sikap dan nilai moral yang lebih baik pada peserta didik, sehingga dapat menciptakan 

generasi yang lebih baik di masa depan (Abdullah, A. G., & Hasan, 2019). Menurut Sulistiyo, Kurikulum 

Pendidikan Islam harus berfokus pada pengembangan karakter peserta didik, mengajarkan ajaran 

agama secara komprehensif, dan mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan kreatif (Sulistiyo, 

2020). Selain itu, Sulistiyo juga menekankan pentingnya integrasi teknologi informasi dan komunikasi 

dalam pembelajaran untuk meningkatkan kualitas pembelajaran. 

Adapun urgensi yang kedua adalah menghapus dikotomi ilmu. Sebagai upaya menghapus 

dikotomi ilmu agama dan ilmu umum, maka dilakukan pengembangan kurikulum berbasis islamisasi 

ilmu melalui pendekatan model kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai, prinsip, dan ajaran Islam 

ke dalam seluruh proses pendidikan, termasuk materi pelajaran, metode, dan tujuan pembelajaran. 

Tujuannya adalah mengislamisasi ilmu pengetahuan sekuler agar selaras dengan pandangan dunia 

Islam (worldview Islam) dan membentuk manusia yang berilmu sekaligus berakhlak mulia. 

Upaya memisahkan (dikotomi) antara ajaran agama dan ilmu pengetahuan (sains) dianggap 

sebagai suatu pemikiran dan sikap kemunduran bahkan sebuah kecelakaan sejarah. Hal itu 

sebagaimana dinyatakan ahli, Amin Abdullah berpendapat bahwa, kecelakaan sejarah umat Islam 

terjadi pada saat bangunan keilmuan natural science menjadi terpisah dan tidak bersentuhan sama 

sekali dengan ilmu-ilmu agama yang fondasi dasarnya berupa teks atau nash yaitu Al-Qur‘an dan 

Hadis (Lalu Muhammad Nurul Wathoni, 2018). Menurut Al-Faruqi, Islamisasi pengetahuan 

merupakan upaya integrasi ilmu pengetahuan, yang harus dijadikan awal dari proses integrasi 

kehidupan umat Islam. Pengintegrasian tersebut dimasukkan ke dalam kebenaran kebudayaan Islam 

dengan cara mendekonstruksi, mengadaptasi dan menggunakan unsur-unsurnya sebagai pandangan 

dunia Islam yang baru dan menetapkan nilai-nilai yang benar dan adanya hubungan antara Islam 

dengan filsafat serta nilai-nilainya. Islamisasi ilmu pengetahuan melindungi umat Islam dari pengaruh 

ilmu pengetahuan yang terkontaminasi unsur dan konsep Barat yang membawa kekeliruan dan ajaran 

sesat, membentuk pemikiran dan akhlak umat Islam, serta memberikan ilmu pengetahuan yang hakiki 

sehingga keimanan umat Islam makin kuat (Sofia et.al, 2024).  

 Adapun konsep dasarnya adalah islamisasi ilmu bukan berarti menolak ilmu modern atau 

sains, tapi menyaring, mengkaji, dan menyelaraskan ilmu-ilmu tersebut dengan nilai-nilai Islam, 

sehingga ilmu tidak bersifat sekuler (terlepas dari agama), ilmu diarahkan untuk kebaikan, 

kebijaksanaan, dan kemaslahatan umat, serta ilmu membawa manusia lebih dekat kepada Allah 

(tauhid). Sementara urgensi yang ketiga adalah mendorong kemajuan Iptek berbasis nilai. Kurikulum 



1018 

Pendidikan Islam perlu mengintegrasikan pembelajaran berbasis teknologi, seperti e-learning dan 

pembelajaran berbasis game, untuk memfasilitasi pembelajaran yang lebih interaktif dan menarik (Al-

Afghani, A., Irawan, D., & Saefulloh, M, 2020). Kurikulum ini didesain untuk memastikan penyampaian 

ajaran agama Islam dan pengembangan pemahaman tentang Islam serta nilai-nilai moral kepada para 

pelajar atau siswa. 

3. Model dan Strategi Integrasi 
Banyak pendekatan yang dapat digunakan dalam membangun integrasi pendidikan Islam dan 

sains. Menurut Azyumardi Azra, integrasi harus dimulai dari aspek epistemologi, metodologi, dan 

orientasi pendidikan itu sendiri (Azyumardi Azra, 2002). Beberapa strategi yang dapat dikembangkan, 

diantaranya adalah integrasi kurikulum. Kurikulum integratif bukanlah menambahkan pelajaran 

agama pada mata pelajaran umum atau sebaliknya, tetapi menyatukan cara pandang dan orientasi nilai 

dalam setiap disiplin ilmu. Misalnya, dalam pembelajaran biologi, siswa diajak memahami sistem 

penciptaan manusia sebagai bentuk kemuliaan ciptaan Tuhan (QS. At-Tin: 4). Di sisi lain, pelajaran fiqih 

tidak hanya menekankan hukum, tetapi juga menjelaskan dimensi sosial dan rasional dari syariah. 

Strategi kedua adalah penguatan kompetensi guru. Guru menjadi aktor utama dalam 

implementasi integrasi. Oleh karena itu, perlu pelatihan yang mendorong penguasaan dua aspek: 

pemahaman nilai-nilai keislaman dan penguasaan sains/teknologi. Lembaga pendidikan guru seperti 

LPTK dan PAI diharapkan dapat memperkuat kapasitas ini. Sementara strategi ketiga yakni 

pengembangan lembaga pendidikan model. Pesantren modern, madrasah unggulan, dan sekolah Islam 

terpadu dapat menjadi laboratorium integrasi. Beberapa lembaga seperti Gontor, Al-Azhar Indonesia, 

dan Universitas Islam Negeri (UIN) telah menunjukkan inisiatif dalam mengembangkan pendekatan 

integratif melalui kurikulum dan pengelolaan kelembagaan (H.A.R. Tilaar, 2005). Strategi keempat atau 

terakhir yakni pendidikan karakter berbasis tauhid. Pengembangan akhlak, moral, dan spiritualitas 

harus menjadi pondasi dari seluruh proses pembelajaran. Pendidikan karakter bukan sekadar 

pembentukan perilaku, tetapi penyatuan akal, hati, dan tindakan dalam kerangka tauhid. 

Adapun strategi integrasi dalam sistem pendidikan nasional diantaranya adalah 

pengembangan kurikulum terpadu. Kurikulum terpadu adalah kurikulum yang menyajikan bahan 

pembelajaran secara unit dan keseluruhan tanpa mengadakan batas-batas satu pelajaran dengan yang 

lainnya. Organisasi kurikulum yang menggunakan model integrated, tidak lagi menampilkan nama-

nama mata pelajaran atau bidang studi. Belajar berangkat dari suatu pokok masalah yang harus 

dipecahkan. Masalah tersebut kemudian dinamakan tema atau unit. Belajar berdasarkan unit bukan 

hanya menghafal sejumlah fakta, tetapi juga mencari dan menganalisis fakta sebagai bahan untuk 

memecahkan masalah (Aset Sugiana, 2018). Dengan belajar melalui pemecahan masalah itu diharapkan 

perkembangan siswa tidak hanya terjadi pada segi intelektual, tetapi juga seluruh aspek, seperti sikap, 

emosi, dan keterampilan. Kurikulum terpadu merupakan model kurikulum yang menggabungkan 

beberapa mata pelajaran atau bidang studi menjadi satu kesatuan pembelajaran yang utuh, dengan 

tujuan agar siswa dapat memahami keterkaitan antar konsep dan menerapkannya dalam kehidupan 

nyata.  

Kemudian strategi integrasi yang kedua adalah penguatan lembaga pendidikan Islam. 

Penguatan Lembaga Pendidikan dapat melalui perumusan visi, dan misi yang integratif, 

pengembangan kurikulum terpadu, peningkatan kualitas sumber daya manusia, penguatan riset dan 

lietrasi ilmiah, pembudayaan lingkungan Pendidikan Islami, kemitraan strategis, dan pemanfaatan 

teknologi dan inovasi digital. Adapun strategi integrasi ketiga yakni penelitian dan inovasi. Konsep 

penelitian dan inovasi sebagai strategi integrasi pendidikan Islam dan sains merupakan pendekatan 

penting untuk menjembatani antara wahyu (Al-Qur'an dan Sunnah) dengan akal (ilmu pengetahuan). 

Strategi ini tidak hanya menjawab tantangan zaman, tetapi juga menghidupkan kembali tradisi 

keilmuan Islam yang pernah berjaya di masa lalu. 

4. Tantangan dan Peluang Implementasi Integrasi Pendidikan Islam 

Implementasi integrasi menghadapi sejumlah kendala, antara lain fragmentasi institusional 

antara sekolah umum dan keagamaan, antara Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 



1019 

(Kemendikbud) dan Kementerian Agama (Kemenag). Tantangan kedua adalah minimnya sumber daya 

manusia (SDM) integratif, yaitu guru atau dosen yang memiliki kompetensi dalam dua bidang 

keilmuan. Adapun tantangan ketiga adalah adanya paradigma pendidikan sekular, yang masih 

mendominasi kurikulum dan orientasi pembelajaran di sekolah umum. Selain itu, kurangnya kebijakan 

spesifik yang menegaskan model integrasi secara struktural dalam kebijakan nasional. 

Meski demikian, sejumlah peluang dapat dimanfaatkan untuk mempercepat integrasi. 

Peluang-peluang tersebut adalah landasan konstitusional dan ideologis, yakni Pancasila dan UUD 1945 

yang menjamin pendidikan berdasarkan nilai-nilai Ketuhanan. Begitu juga dengan kebijakan moderasi 

beragama, yang saat ini digaungkan oleh Kemenag dapat menjadi pintu masuk penguatan nilai-nilai 

integratif. Sementara perkembangan teknologi pendidikan, seperti platform digital Islami, aplikasi 

belajar integratif, dan konten edukatif berbasis nilai juga menjadi peluang mempercepatnya hadirnya 

integrasi. Yang terakhir, adalah kesadaran masyarakat muslim yang semakin tinggi terhadap 

pentingnya pendidikan berimbang antara dunia dan akhirat. 

 

Simpulan  
Integrasi antara pendidikan Islam dan sains merupakan sebuah kebutuhan mendesak dalam sistem 

pendidikan nasional Indonesia. Dalam paradigma Islam, ilmu tidak dikotomis antara agama dan sains, 

melainkan satu kesatuan yang holistik dalam bingkai tauhid. Sejarah keilmuan Islam telah 

menunjukkan keberhasilan integrasi tersebut melalui kontribusi ilmuwan Muslim yang religius dan 

ilmiah sekaligus. 

Urgensi integrasi ini diperkuat oleh visi dan misi pendidikan nasional sebagaimana tertuang 

dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003, yang menekankan pengembangan potensi peserta didik 

secara utuh—baik spiritual, intelektual, maupun sosial. Namun, dalam praktiknya masih terdapat 

fragmentasi antara ilmu agama dan ilmu sains yang menghambat terbentuknya insan kamil yang 

diidealkan dalam Islam. 

Model dan strategi integrasi dapat diterapkan melalui pengembangan kurikulum integratif, 

penguatan kompetensi guru, pembangunan lembaga pendidikan model, serta pendidikan karakter 

berbasis tauhid. Integrasi bukanlah gagasan utopis, tetapi dapat direalisasikan melalui rekayasa 

kurikulum, pengembangan kultur akademik, dan dukungan kelembagaan. Meski demikian, sejumlah 

tantangan masih menghambat, seperti keterbatasan SDM, evaluasi yang belum integratif, dan 

lemahnya dukungan kebijakan struktural. 

Dengan demikian, integrasi pendidikan Islam dan sains tidak hanya penting dalam ranah 

akademik, tetapi juga strategis dalam membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan berakhlak, 

sejalan dengan cita-cita pendidikan nasional dan nilai-nilai universal Islam  

 

Daftar Rujukan 
Abdullah, A. G., & Hasan (2019). M. K. The conceptualization of Islamic education and its relation to 

national curriculum in Malaysia. International Journal of Islamic Education. 

Al-Afghani, A., Irawan, D., & Saefulloh, M (2020). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam di Era 

Revolusi Industri 4.0. Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam. 

Al-Jabri, I (2017). Integration of Islamic Education Curriculum in Public Education in the Sultanate of 

Oman: Reality and Aspirations. International Journal of Islamic Thought.  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1980). The Concept of Education in Islam. 

Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu, (Yogyakarta: LKiS, 2006). 

Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, (Jakarta: Kompas, 2002). 

Aset Sugiana (2018). Proses Pengembangan Organisasi Kurikulum dalam Meningkatkan Pendidikan di 

Indonesia, Jurnal Pedagogik, Vol. 05 No. 02, Jul 

Desember,https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/pedagogik 

Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: Depag RI, 2002), QS. Al-Baqarah: 164; 

QS. Ali ‘Imran: 190–191. 



1020 

Diinu Tsabitul Azmi1 & M. Hajar Dewantoro, Studi Integrasi Islam dan Sains : Peran Pendidikan Islam 

Menuju Era Revolusi Industri 5.0, Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.6, Nomor.1, 

Januari-Juni, 2024 

Kahar, M. F, (2019). The Integration of Islamic History in the Curriculum of Islamic Education in 

Indonesia. International Journal of Islamic Studies and Culture. 

H.A.R. Tilaar, Perubahan Sosial dan Pendidikan, (Jakarta: Grasindo, 2005) 

Mujamil Qomar. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam. Jakarta: Erlangga. 

Mustakim, Inovasi Pendidikan Islam : Pengintegrasian Agama dan Sains, E_Jurnal IAIN Ngawi, 2014 

Lalu Muhammad Nurul Wathoni, INTEGRASI PENDIDIKAN ISLAM DAN SAINS: Rekonstruksi 

Paradigma Pendidikan Islam, Batam: Penerbit CV Uwais Inspirasi Indonesia Ponorogo, 2018 

Nurcholish Madjid, Kehidupan Ilmiah dan Etos Keilmuan dalam Islam, (Jakarta: Paramadina, 2002) 

Sofia et.al (2024). Tauhid, Islamisasi Ilmu Pengetahuan, dan Kurikulum Perspektif Ismail Raji Al-

FaruqiIsna, Midaduna: Journal Islamic Studies Vol. 1, No. 1, 

https://journals.eduped.org/index.php/midaduna/index33 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993) 

Sulaiman, M (2019). Islamic education in Indonesia: The challenges of integrating Islamic values into 

the national curriculum. International Journal of Islamic Education 

Sulistiyo, U (2020). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam di Era Global. Jurnal Pendidikan Islam 

Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. 

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana. 

 


